
44 les nouvelles du patrimoine n° 119 janvier février-mars 2008 45

1 Quels musées pour l’Afrique, patrimoine en devenir, Actes des rencontres Bénin, Ghana, 
Togo, 18-23 novembre 1991, Paris, ICOM, 1992.

c
h

r
o

n
iq

u
e

 in
te

r
n

a
ti

o
n

a
le

‘ L’Afrique n’est pas statique ! ’
Déjà lors des rencontres de l’ICOM en 1991, le président du 
Conseil international des musées, Alpha Oumar Konaré – qui 
allait devenir Président du Mali peu de temps après – avait in-
sisté sur le fait qu’il fallait « tuer le modèle occidental de musée 
en Afrique pour que s’épanouissent de nouveaux modes de 
conservation et de promotion du patrimoine » regrettant que 
« les professionnels africains n’aient pas engagé une réflexion 
plus délibérément éloignée du modèle occidental de musée » 
(cité par Yves Robert, p.13 et plus loin, par Oumar Yamadou 
Diallo, p.95). Et Annette Schmidt, lors du débat final de confir-
mer qu’il faut « aborder l’Afrique à travers la valeur de son héri-
tage culturel, mais en insistant sur le fait que l’Afrique n’est pas 
statique ! Trop souvent l’Occident… tend implicitement à figer 
les cultures africaines dans l’histoire » (p.163).

De l’éthique des collections
Pour Viviane Baecke, la « récolte d’objets ethnographiques et 
de la constitution des collections d’un musée, ne peuvent en 
aucun cas s’édifier au détriment de la vie culturelle des socié-
tés qui les ont créés et utilisés »… ; seulement si ces sociétés ne 
désirent ne plus conserver certains objets cultuels, « le musée 
peut alors prendre le relais et, en accord avec ces sociétés, les 
transformer en témoins historiques d’une tradition disparue, à 
condition que l’on recueille les informations nécessaires pour 

Cette combinaison des titres de deux publications-clé 
sur la muséologie africaine montre le lien qui les unit. 
Après la rencontre coordonnée par l’ICOM en 1991 dans 
trois pays africains (Ghana, Togo, Bénin) sur la place et 
le rôle des musées en Afrique 1, le projet Afrique : musées 
et patrimoine pour quels publics ? organisé dans le ca-
dre du programme européen Culture 2000, analyse, au 
départ des Musées de Bamako (Mali) et de Lubumbashi 
(République démocratique du Congo), et, en partena-
riat avec, entre autres, les Musées de l’Afrique centrale 
à Tervuren et du quai Branly à Paris, les enjeux aux-
quels sont confrontés les musées africains aujourd’hui. 
L’ethnologue Anne-Marie Bouttiaux a rassemblé dans 
cet ouvrage les textes et réflexions prononcés au cours 
des différents ateliers scientifiques, conférence, ateliers 
pédagogiques et colloque final qui ont eu lieu en Afrique 
et en Europe. 

Quels musées 
pour l’Afrique 
et pour quels 
publics ? 

Visite au Musée national du Mali. Photo : Yves Robert

2 « Savoir taire. Du secret et de l’intrusion ethnologique dans la vie des autres », Gradhiva, 
1996, n°20, pp.23-41.
3 Aly Diallo La Révolte du Komo, Paris, Gallimard, 2000.

qu’ils puissent raconter leur histoire d’objet rituel et devenir 
ainsi un support de mémoire des siens » (p.71). Anne-Marie 
Bouttiaux, dans un chapitre ‘ vécu ’ intitulé « Récolter les ‘ cho-
ses ’ et laisser les esprits en paix chez les Guro (Côte d’Ivoire) », 
abonde dans le même sens insistant sur le fait qu’au musée 
de Tervuren, les « pièces ne sont acquises que lorsque l’on 
possède suffisamment d’informations les concernant (p.55), 
certains objets étant par « essence inaccessibles » (p.58). On 
évitera ainsi que les musées « regorgent d’objets silencieux, 
qui n’ont plus de contexte » (p.168). Et de citer (p.62) Andras 
Zempleni 2 sur la notion « d’intrusion systématique dans les af-
faires des autres » de l’ethnologie. Que faire, en effet,« d’objets 
sacrés frappés d’interdit de vision au sein de la société qui les 
a produits », s’interroge Yves Robert dans son introduction fai-
sant référence à la fiction d’Aly Diallo, La Révolte du Kòmò 3. 
Pour lui, dans une Afrique où les cultures animistes sont en-
core vivantes et où « la rupture entre passé et présent n’est pas 
aussi nette qu’en Occident », le musée doit être un « lieu de 
référence, où la culture trouve des modèles pour se déve-
lopper » (p.14) et « un espace de réflexions dans lequel la 
société a l’occasion de s’interroger sur elle-même » (p.15). 
Réponse à Severine Le Guevel dans sa définition de l’objec-
tif du Musée du quai Branly : « tisser des liens débarrassés 
des malentendus et controverses du passé » (p.107) ?

Coopération internationale
L’importance de la coopération internationale est à main-
tes fois soulignée. C’est ainsi que les retombées du pro-

gramme PREMA lancé par l’ICCROM (Centre international 
pour l’étude et la conservation des biens culturels), s’avè-
rent « extrêmement positives en matière de crédibilité de 
l’expertise africaine » (p.41). De son côté, l’Ecole du patri-
moine africain (EPA) basée à Porto Novo, qui soutient l’idée 
malienne des banques culturelles, des centres artisanaux 
afin que « les musées soient perçus par les populations afri-
caines de toute condition et de tout âge, non plus comme 
des lieux « morts » mais plutôt comme des espaces vivants … 
contribuant à leur épanouissement et à leur plein dévelop-
pement » (p.47), prévoit l’organisation cette année d’une 
exposition qui « offrira un large panorama du patrimoine afri-
cain » (p.45). On lira avec intérêt la description des activités 
du WAMP (West African Museums Programme) et de leur 
impact sur le développement institutionnel des musées en 
Afrique de l’Ouest,notamment le développement de musées 
communautaires et régionaux « qui permet l’appropriation 
du patrimoine culturel par les populations locales qui sont 
les mieux placées pour le préserver et le promouvoir ... tout 
en jouant un rôle dans le développement local contribuant 
à la lutte contre la pauvreté dans les régions » (Boureima 
Diamitani, p.145). Cette idée d’entraide africaine se retrouve 
chez Donatien Muya Wa Bitanko Kamwanga du Musée natio-
nal de Lubumbashi (RDC) qui va jusqu’à prôner une « coopé-
ration sud-sud, entre pays d’Afrique subsaharienne » en avan-
çant : « l’hémisphère nord a trop donné, l’Afrique noire doit 
démontrer sa générosité et sa solidarité légendaires » (p.39).



46 les nouvelles du patrimoine n° 119 janvier février-mars 2008 47

c
h

r
o

n
iq

u
e

 in
te

r
n

a
ti

o
n

a
le

4 Muya Wa Bitanko, ‘Ceci n’est pas un musée’, Paris, 1999, AFRICOM, pp.161-164 4 Muya Wa Bitanko, ‘Ceci n’est pas un musée’, Paris, 1999, AFRICOM, pp.161-164

Nicole Gesché

Les banques culturelles
Daouda Keita explique le concept des « banques culturel-
les », une idée originale née au Mali « d’institution de proxi-
mité gérée par les villageois et qui regroupe trois unités : 
un Musée villageois, une Caisse villageoise de micro crédit 
et un Centre culturel… ambitionnant de lier la sauvegarde 
du patrimoine culturel au développement économique des 
communautés rurales… à travers la mise en place d’un volet 
micro-crédit (p.118). Ce dernier a été introduit pour « pro-
poser une alternative au pillage des sites et au trafic illicite 
des biens culturels ». Ce problème crucial est également 
abordé par Abdoulaye Sylla du Musée national du Mali à 
propos d’une statue de fertilité en provenance du village de 
Fadabougou « qui ne fut cédé après de nombreuses trac-
tations au Musée national du Mali que moyennant la pro-
messe qu’il serait toujours à disposition des villageois pour 
leurs festivités annuelles » (p.84). Quant à l’idée géniale de 
micro-crédit, elle mérite d’être approfondie. « Toute person-
ne désireuse de contracter un prêt est invitée à apporter un 
objet et à répondre aux questions sur ses valeurs culturelle 
et historique… Il ne s’agit pas d’octroyer un prêt basé sur 
la valeur marchande et/ou esthétique de l’objet, le montant 
étant plutôt déterminé par rapport aux informations histori-
ques et culturelles qu’un propriétaire peut donner » (p.121). 
Idée à développer dans l’hémisphère nord pour les musées 
d’arts et de traditions populaires ? 

Quelle présentation pour quels publics ?
Si les responsables du Musée du quai Branly insistent sur 
la nécessité de « construire un discours autour de l’œuvre » 
(p.112), leurs idées que « le patrimoine se mérite » et que 
la muséographie « n’est pas une fin mais le début d’une 
connaissance d’un patrimoine qu’il revient au public de 
s’approprier et de partager » (p.115) interpellent et auraient 
demandé plus de développement. Pour Yves Robert, « une 
meilleure prise en compte des pratiques de la transmission 
des valeurs au sein de ces sociétés traditionnelles pourrait 
permettre une adaptation plus adéquate du musée auprès 
de ses publics’ (p.156). L’importance d’une « médiation dy-
namique » est soulevée, entre autres par Salia Malé du Mali 
pour qui « le musée doit inscrire son action dans la perspec-
tive de la citoyenneté…, en précisant que la transmission de 
traits culturels distinctifs participe du renforcement de l’uni-
té et de l’identité nationale » (p.52). L’intervention d’Henry 
Bundjoko Banyata du Musée national de Lubumbashi va 
dans ce sens. Citant l’aticle de Muya Wa Bitanko « Ceci n’est 
pas un musée » 4 qui amena une réflexion commune avec 
le Musée de Tervuren, il explique son choix, plutôt qu’un 
regroupement d’objets par ethnies, d’une présentation par 
thèmes qui favorise « l’émergence d’une prise de conscien-
ce d’un passé et d’un présent culturels que le public ignore 
encore parce qu’il s’en est détaché. Les expositions thé-
matiques tentent de faire revivre un savoir-faire en repla-
çant les objets dans leurs contextes précis. Le public peut y 
découvrir les valeurs fondamentales de l’identité culturelle 

Vers le musée d’Ennde (près de Bandiagara, Mali, pays dogon). Photo : Gian Giuseppe Simeone

africaine » (p.77). Un exemple concret en est donné dans 
cet ouvrage avec le travail réalisé par les élèves de l’école 
Kalanso au Mali (p.102). L’importance du public scolaire est 
plusieurs fois évoquée, tout comme les liens à tisser avec les 
communautés, liens bien plus importants pour la vitalité et 
la survie du musée que l’attrait de quelques touristes. Ainsi, 
la création d’un « Réseau des musées et Espaces culture du 
Mali : pour le public national et local », proposé par un des 
partenaires du projet Culture Lab abonde dans ce sens : 
pour son directeur Gian Giuseppe Simeone, « le musée doit 
représenter un lieu de reconnaissance, de valorisation de 
soi et de partage avec les visiteurs créé en accord et en col-
laboration avec les populations, plutôt qu’imposé de l’exté-
rieur » (Gian Giuseppe Simeone, p. 135).

Etre à l’écoute des gens, telle est la conclusion que l’on 
pourrait tirer de cet ouvrage qui a le mérite d’aborder des 
sujets parfois difficiles et d’imbriquer exemples africains et 
européens dans un réel dialogue. Mais laissons pour terminer 
la parole à Viviane Baecke : « Il suffit que le musée se rappro-
che des préoccupations des gens pour que tout naturelle-
ment le public potentiel se rapproche du musée » (p.157).


