44

Visite au Musée national du Mali. Photo: Yves Robert

QUELS MUSEES
POUR IAFRIQUE
ET POUR QUELS
PUBLICS ?

Cette combinaison des titres de deux publications-clé
sur la muséologie africaine montre le lien qui les unit.
Apres la rencontre coordonnée par I'lCOM en 1991 dans
trois pays africains (Ghana, Togo, Bénin) sur la place et
le role des musées en Afrique’, le projet Afrique: musées
et patrimoine pour quels publics ? organisé dans le ca-
dre du programme européen Culture 2000, analyse, au
départ des Musées de Bamako (Mali) et de Lubumbashi
(République démocratique du Congo), et, en partena-
riat avec, entre autres, les Musées de ’Afrique centrale
a Tervuren et du quai Branly a Paris, les enjeux aux-
quels sont confrontés les musées africains aujourd’hui.
L’ethnologue Anne-Marie Bouttiaux a rassemblé dans
cet ouvrage les textes et réflexions prononcés au cours
des différents ateliers scientifiques, conférence, ateliers
pédagogiques et colloque final qui ont eu lieu en Afrique
et en Europe.

! Quels musées pour UAfrique, patrimoine en devenir, Actes des rencontres Bénin, Ghana,
Togo, 18-23 novembre 1991, Paris, ICOM, 1992.

LES NOUVELLES DU PATRIMOINE n° 119 janvier février-mars 2008

‘LAFRIQUE N’EST PAS STATIQUE !’

Déja lors des rencontres de I'lCOM en 1991, le président du
Conseil international des musées, Alpha Oumar Konaré —qui
allait devenir Président du Mali peu de temps apres— avait in-
sisté sur le fait qu'il fallait «tuer le modéle occidental de musée
en Afrique pour que s'épanouissent de nouveaux modes de
conservation et de promotion du patrimoine» regrettant que
«les professionnels africains n'aient pas engagé une réflexion
plus délibérément éloignée du modele occidental de musée »
(cité par Yves Robert, p.13 et plus loin, par Oumar Yamadou
Diallo, p.95). Et Annette Schmidt, lors du débat final de confir-
mer qu'il faut «aborder |'Afrique a travers la valeur de son héri-
tage culturel, mais en insistant sur le fait que I’Afrique n'est pas
statique! Trop souvent I'Occident... tend implicitement a figer
les cultures africaines dans |'histoire » (p.163).

DE LETHIQUE DES COLLECTIONS

Pour Viviane Baecke, la «récolte d'objets ethnographiques et
de la constitution des collections d'un musée, ne peuvent en
aucun cas s'édifier au détriment de la vie culturelle des socié-
tés qui les ont créés et utilisés»...; seulement si ces sociétés ne
désirent ne plus conserver certains objets cultuels, «le musée
peut alors prendre le relais et, en accord avec ces sociétés, les
transformer en témoins historiques d'une tradition disparue, a
condition que I'on recueille les informations nécessaires pour

daletuiguu e
musées et
patrimoines
poutr quels
publics?

pextes viEnLE par gane-macie bamitiaen

Lo KAITHALE

qu'ils puissent raconter leur histoire d'objet rituel et devenir
ainsi un support de mémoire des siens» (p.71). Anne-Marie
Bouttiaux, dans un chapitre ‘vécu' intitulé «Récolter les ‘cho-
ses’ et laisser les esprits en paix chez les Guro (Céte d'Ivoire)»,
abonde dans le méme sens insistant sur le fait qu'au musée
de Tervuren, les «piéces ne sont acquises que lorsque l'on
posseéde suffisamment d'informations les concernant (p.55),
certains objets étant par «essence inaccessibles» (p.58). On
évitera ainsi que les musées «regorgent d’'objets silencieux,
qui n‘ont plus de contexte» (p.168). Et de citer (p.62) Andras
Zempleni?sur la notion «d'intrusion systématique dans les af-
faires des autres » de I'ethnologie. Que faire, en effet,«d'objets
sacrés frappés d'interdit de vision au sein de la société qui les
a produits», s'interroge Yves Robert dans son introduction fai-
sant référence a la fiction d'Aly Diallo, La Révolte du Komo?.
Pour lui, dans une Afrique ou les cultures animistes sont en-
core vivantes et ou «la rupture entre passé et présent n’est pas
aussi nette qu’en Occident», le musée doit étre un «lieu de
référence, ou la culture trouve des modeles pour se déve-
lopper» (p.14) et «un espace de réflexions dans lequel la
société a l'occasion de s'interroger sur elle-méme» (p.15).
Réponse a Severine Le Guevel dans sa définition de |'objec-
tif du Musée du quai Branly: «tisser des liens débarrassés
des malentendus et controverses du passé» (p.107)?

COOPERATION INTERNATIONALE
L'importance de la coopération internationale est a main-
tes fois soulignée. C'est ainsi que les retombées du pro-

2 «Savoir taire. Du secret et de I'intrusion ethnologique dans la vie des autres», Gradhiva,
1996, n°20, pp.23-41.
? Aly Diallo La Révolte du Komo, Paris, Gallimard, 2000.

gramme PREMA lancé par I'lCCROM (Centre international
pour I'étude et la conservation des biens culturels), s'ave-
rent «extrémement positives en matiere de crédibilité de
I'expertise africaine» (p.41). De son cété, |'Ecole du patri-
moine africain (EPA) basée a Porto Novo, qui soutient I'idée
malienne des banques culturelles, des centres artisanaux
afin que «les musées soient percgus par les populations afri-
caines de toute condition et de tout age, non plus comme
des lieux «morts» mais plutét comme des espaces vivants...
contribuant a leur épanouissement et a leur plein dévelop-
pement» (p.47), prévoit |'organisation cette année d'une
exposition qui «offrira un large panorama du patrimoine afri-
cain» (p.45). On lira avec intérét la description des activités
du WAMP (West African Museums Programme) et de leur
impact sur le développement institutionnel des musées en
Afrique de I'Ouest,notamment le développement de musées
communautaires et régionaux «qui permet |'appropriation
du patrimoine culturel par les populations locales qui sont
les mieux placées pour le préserver et le promouvoir... tout
en jouant un role dans le développement local contribuant
a la lutte contre la pauvreté dans les régions» (Boureima
Diamitani, p.145). Cette idée d'entraide africaine se retrouve
chez Donatien Muya Wa Bitanko Kamwanga du Musée natio-
nal de Lubumbashi (RDC) qui va jusqu’a préner une «coopé-
ration sud-sud, entre pays d'Afrique subsaharienne » en avan-
cant: «I’hémisphére nord a trop donné, I’Afrique noire doit
démontrer sa générosité et sa solidarité légendaires» (p.39).

45



46

LES BANQUES CULTURELLES

Daouda Keita explique le concept des «banques culturel-
les», une idée originale née au Mali «d'institution de proxi-
mité gérée par les villageois et qui regroupe trois unités:
un Musée villageois, une Caisse villageoise de micro crédit
et un Centre culturel... ambitionnant de lier la sauvegarde
du patrimoine culturel au développement économique des
communautés rurales... a travers la mise en place d'un volet
micro-crédit (p.118). Ce dernier a été introduit pour «pro-
poser une alternative au pillage des sites et au trafic illicite
des biens culturels». Ce probléme crucial est également
abordé par Abdoulaye Sylla du Musée national du Mali a
propos d’'une statue de fertilité en provenance du village de
Fadabougou «qui ne fut cédé aprés de nombreuses trac-
tations au Musée national du Mali que moyennant la pro-
messe qu'il serait toujours a disposition des villageois pour
leurs festivités annuelles» (p.84). Quant a I'idée géniale de
micro-crédit, elle mérite d'étre approfondie. « Toute person-
ne désireuse de contracter un prét est invitée a apporter un
objet et a répondre aux questions sur ses valeurs culturelle
et historique... Il ne s'agit pas d’octroyer un prét basé sur
la valeur marchande et/ou esthétique de |'objet, le montant
étant plutdt déterminé par rapport aux informations histori-
ques et culturelles qu'un propriétaire peut donner» (p.121).
Idée a développer dans I’hémisphére nord pour les musées
d‘arts et de traditions populaires?

QUELLE PRESENTATION POUR QUELS PUBLICS ?

Si les responsables du Musée du quai Branly insistent sur
la nécessité de «construire un discours autour de I'ceuvre »
(p.112), leurs idées que «le patrimoine se mérite» et que
la muséographie «n’est pas une fin mais le début d'une
connaissance d'un patrimoine qu'il revient au public de
s'approprier et de partager» (p.115) interpellent et auraient
demandé plus de développement. Pour Yves Robert, «une
meilleure prise en compte des pratiques de la transmission
des valeurs au sein de ces sociétés traditionnelles pourrait
permettre une adaptation plus adéquate du musée aupres
de ses publics’ (p.156). L'importance d'une «médiation dy-
namique » est soulevée, entre autres par Salia Malé du Mali
pour qui «le musée doit inscrire son action dans la perspec-
tive de la citoyenneté..., en précisant que la transmission de
traits culturels distinctifs participe du renforcement de |'uni-
té et de I'identité nationale» (p.52). L'intervention d'Henry
Bundjoko Banyata du Musée national de Lubumbashi va
dans ce sens. Citant |'aticle de Muya Wa Bitanko « Ceci n'est
pas un musée»* qui amena une réflexion commune avec
le Musée de Tervuren, il explique son choix, plutét qu'un
regroupement d’objets par ethnies, d'une présentation par
themes qui favorise «|'émergence d'une prise de conscien-
ce d'un passé et d'un présent culturels que le public ignore
encore parce qu'il s'en est détaché. Les expositions thé-
matiques tentent de faire revivre un savoir-faire en repla-
cant les objets dans leurs contextes précis. Le public peut y
découvrir les valeurs fondamentales de I'identité culturelle

4+ Muya Wa Bitanko, ‘Ceci n’est pas un musée’, Paris, 1999, AFRICOM, pp.161-164

LES NOUVELLES DU PATRIMOINE n° 119 janvier février-mars 2008

BIENVENIE
n i

ENCE

Versle musée d’Ennde (pres de Bandiagara, Mali, pays dogon). Photo: Gian Giuseppe Simeone

africaine» (p.77). Un exemple concret en est donné dans
cet ouvrage avec le travail réalisé par les éleves de |'école
Kalanso au Mali (p.102). L'importance du public scolaire est
plusieurs fois évoquée, tout comme les liens a tisser avec les
communautés, liens bien plus importants pour la vitalité et
la survie du musée que |'attrait de quelques touristes. Ainsi,
la création d'un «Réseau des musées et Espaces culture du
Mali: pour le public national et local », proposé par un des
partenaires du projet Culture Lab abonde dans ce sens:
pour son directeur Gian Giuseppe Simeone, «le musée doit
représenter un lieu de reconnaissance, de valorisation de
soi et de partage avec les visiteurs créé en accord et en col-
laboration avec les populations, plutdt qu’imposé de I'exté-
rieur» (Gian Giuseppe Simeone, p. 135).

Etre a |'écoute des gens, telle est la conclusion que I'on
pourrait tirer de cet ouvrage qui a le mérite d'aborder des
sujets parfois difficiles et d'imbriquer exemples africains et
européens dans un réel dialogue. Mais laissons pour terminer
la parole a Viviane Baecke: «lI suffit que le musée se rappro-
che des préoccupations des gens pour que tout naturelle-
ment le public potentiel se rapproche du musée » (p.157).

Nicole Gesché

+ Muya Wa Bitanko, ‘Ceci n’est pas un musée’, Paris, 1999, AFRICOM, pp.161-164



